
53 

УДК 811.163.2'282.4:39 
https://doi.org/10.17721/2520-6397.2022.1.05 

 
Олександра МАЛАШ, канд. філол. наук, 

Інститут мовознавства ім. О. О. Потебні НАН України, м. Київ 
ORCID ID: 0000-0002-5726-5646 

 
ВОДА В БОЛГАРСЬКОМУ МОВОСВІТІ  

(на матеріалі народних пісень українських болгар) 
 

Стаття присвячена символіці води в болгарській лінгвокультурі. На 
матеріалі народних пісень, записаних українськими та болгарськими до-
слідниками від нащадків болгар-переселенців XIX ст., які нині прожива-
ють в Одеській, Запорізькій, Миколаївській областях, в Автономній Рес-
публіці Крим, досліджено місце та роль лексики, пов’язаної з водою, у 
болгарській мовній картині світу. Розглянуто лінгвокультурему «вода» в 
її реалізаціях «водойма», «криниця», «джерело», «дощ», «Дунай», «море». 

Ключові слова: лінгвокультурологія, лінгвофольклористика, лінгво-
культурема, болгарська мова, болгари в Україні, гідролексика. 

 
Напевно, не існує жодної культури в світі, яка б не приділяла 

належної уваги воді. Вода є одним з начал, яке, запліднившись ін-
шим началом – вогню та світла, – народжує нове життя. Як «сим-
вол першоматерії, плодючості; початку і кінця всього сущого на 
Землі; Праматері Світу; інтуїтивної мудрості» потрактована вода в 
«Енциклопедичному словникові символів культури України» [4, 
с. 143]. З води – морської піни – з’явилася Афродіта; першоволо-
гою, з якої утворюється все живе, зображували давньоіндійське 
божество Сакті. У більшості язичницьких пантеонів є божества 
водного світу – моря, річок та озер, дощу й грози тощо. Люди вда-
валися до поклонінь і жертвоприношень водоймам, до викликання 
дощу танцями та співами, до використання води в обрядах перехо-
ду, наділяли її очисними, захисними, лікувальними властивостями. 
Усе це зумовило появу в мовах етнокультурно маркованих оди-
ниць – лексем, фразем, паремій, народних та літературних пре-
цедентних текстів. Не є винятком і болгарська мова, щедро наси-
чена мовно-культурними символами, що стосуються гідросфери. 

Постановка проблеми. Утілення лінгвокультурного потенціалу 
води та ритуалів, пов’язаних із нею, в текстах усної народної творчо-



54 

сті становить значний інтерес для досліджень у царині лінгвокульту-
рології, етнолінгвістики, лінгвофольклористики та інших дисциплін. 
Особливо актуальною постає проблема збереження національної спа-
дщини в умовах географічної та мовно-культурної ізоляції.  

Болгарська діаспора в Україні – приклад такої ізольованої 
спільноти, що з XVIII–XIX ст. – часу переселення з Балканського 
півострова – зберігає й відтворює успадковані від своїх предків 
звичаї, ритуали, вірування та пов’язані з ними народнопоетичні 
тексти. Попри те, що вже в перші роки після міграції на українські 
землі (території сучасної Одеської, Миколаївської, Кіровоград-
ської, Запорізької областей, Криму) болгари зазнають осуду з боку 
місцевої церкви через проведення язичницьких обрядів (як-от ви-
кликання дощу Пеперуда) [Лобачевский, с. 34], а після приходу в 
Україну радянської влади розпочинається затяжна доба «науково-
го атеїзму» з його знеціненням ритуалів, боротьба за культурну 
ідентичність триває. І відзначення болгарських свят супроводжу-
ється виконанням народних пісень, зокрема тих, у яких згадують 
воду, водойми та їхні назви, переповідають міфи, пов’язані з рол-
лю води в людському житті.  

Вода пронизує фактично все життя людини від самого її наро-
дження. З водою активно взаємодіють при виконанні магічних дій. 
Лазарки – учасниці свята Лазаровден (субота перед Вербною неді-
лею) – кидають свої віночки у воду [11, с. 354]; здійснюють ритуа-
льне купання повитух і немовлят на Бабинден [3, с. 18]; на Купала 
дівчата в’яжуть букетики з трав і занурюють у мълчана вода – німу 
воду, що її мовчки набирає з трьох джерел незаймана дівчина до 
сходу сонця [3, с. 18, 65]; цією водою вмивають молодят на порозі 
нового дому [3, с. 64].  

Воді відведено чільне місце в болгарських фразеологізмах і па-
реміях: вода газя, жаден ходя «воду топчу, спраглий ходжу» (про 
людину, що не може скористатися тим, чого має доволі); краката 
му да мия, водата да пия «мити б його ноги й ту воду пити» (про 
величезну силу прихильності, любові) (ФРБЕ-1, с. 175; ФРБЕ-2, 
с. 561), наливам вода в мелницата/воденицата на някого «налива-
ти воду у млин комусь» (сприяти комусь, виправдовуючи тим са-
мим і його вчинки, поведінку) [8, с. 51], знае свиня кладенчова во-
да «тямить свиня у колодязній воді» (про обмежену людину, яка ні 
на чому гаразд не розуміється) [8, с. 55]. 



55 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Нащадки болгар-
переселенців, прибулих на українські землі в другій половині 
XVIII – першій половині XIX ст., тобто в часи османського пану-
вання на Балканах, нині виявляють щире зацікавлення щодо куль-
турної репрезентації болгарського народу, відірваного від метро-
полії. Тому закономірною є поява таких фундаментальних праць з 
історії та краєзнавства болгар українського Півдня, як «Възражда-
не на българите в Украйна» А. Кіссе (Одеса, 2006), «Очерки исто-
рии, языка и культуры jльшанских болгар» (за загальною редакці-
єю В. Мільчева, Київ, 2013), «Болгары в Таврии: 150 лет истории» 
В. Міткова (Запоріжжя, 2012), «Чушмелий: история и культура» 
(Одеса, 2017), «Культурний простір бессарабських болгар» (Бол-
град, 2018), збірник статей «Болгари у Північному Причорно-
мор’ї» та ін., що дозволяють відтворити загальну картину пересе-
лення болгар та освоєння ними українських земель. Помічними 
для лінгвокультурних досліджень болгарської діаспори стають і 
збірки пісень, записані в Одеській, Запорізькій, Миколаївській об-
ластях та Автономній Республіці Крим.  

Важливими для розуміння мовно-культурного потенціалу води, 
водойм, гідронімів у слов’ян вважаємо дослідження Є. Бартмін-
ського, В. Жайворонка, М. Гримич, І. Ігнатенко, Н. Колесник, 
О. Потапенка, К. Приходченко, Л. Старевої, О. Юдіна та інших. 
Проте попри значні напрацювання в царині етнолінгвістики й лін-
гвокультурології дотепер не маємо системних досліджень, при-
свячених лінгвокультуремі «вода» та її різноманітним лексичним і 
фразеологічним утіленням у поетичній мові нащадків болгар-
переселенців. Стаття виокремлює основні культурно марковані 
поняття, пов’язані з гідросферою.  

Метою цього дослідження є визначення, опис та характеристи-
ка мовно-культурної цінності лексем та фразем, дотичних до по-
няття «вода», які фігурують у народних піснях, записаних болгар-
ськими й українськими дослідниками XX – початку XXI ст. 

Виклад основного матеріалу. 
Центральним поняттям нашого дослідження є лінгвокультуре-

ма – комплексна міжрівнева одиниця, що поєднує в собі форму, 
мовний та позамовний зміст [2, с. 44–48; 10, с. 298]. Вода, належа-
чи до загальних назв об’єктів гідросфери, має високу культурну (й 
етнокультурну) валентність. Розглянувши зразки болгарської на-



56 

роднопоетичної творчості XX – початку XXI ст., зафіксовані у збір-
ках Н. Кауфмана, Л. Ноздриної, С. Цвєтка, О. Червенко, ми висну-
вали, що лінгвокультурема «вода» реалізована, зокрема, в таких 
одиницях: 

1. Вода, юда «вода, водойма», река «річка»  
У народних піснях, записаних від нащадків болгар-

переселенців, слово «вода» найчастіше означає невелику водойму, 
яку можна перейти вбрід. Так, през девьът гори зелени, през де-
вьът води студени «крізь дев’ять лісів зелених, крізь дев’ять вод 
(водойм) холодних» (Кауфман-1, с. 358) переходить наречений, 
щоб потрапити до оселі молодої, або воїн, щоб урятувати близьких 
від ворога. Вода на шляху людини – символ межі, яку належить 
перетнути, щоб досягти своєї мети.  

Газя вода «топтати воду», таким чином – переходити вбрід ставок, 
потічок, неглибоку річку. В одній з пісень на заваді переходу стає 
дерево, й маленька героїня не може подолати цієї перешкоди: Две 
Ради вода газили <…> малката Рада не можа косата й са закачи за 
дърво, за дафиново «Дві Ради йшли убрід, маленька Рада не змогла: її 
волосся зачепилося за лаврове дерево» (Кауфман-1, с. 332).  

Вода втілює жіноче начало, дозрівання дівчинки в юнку, готову 
до одруження. Сюжети, в яких обіграно саме таку семантику, зна-
ходимо і в українському фольклорі: «напитися води», «напоїти 
коня», «ходити по воду», «втопити відерце» – всі ці метафори 
пов’язані зі шлюбною, сексуальною сферою. В болгарському 
фольклорі ототожнення вода=дівчина простежуємо, наприклад, у 
пісні, де парубок, залицяючись до юнки, застерігає її від загибелі 
через самотність, відсутність пари: Маринка вода газеши. <…> 
Либе Маринке, Маринке, не гази, либе, таз юда, таз юда твърди 
дълбока <…> жа паднищ, жа са юдавиш «Маринка йшла вбрід. 
Мила Маринко, не йди по цій воді, тут дуже глибоко, впадеш і 
втопишся» (Кауфман-1, с. 281) – і далі розхвалює вроду дівчини, 
наполягаючи, що боїться її втратити.  

Водойма – особливо річка – місце виходу з цього світу та входу 
до того світу. Саме тому всі знакові події в житті персонажів від-
буваються або на березі річки, або безпосередньо у воді. На бере-
гах живуть міфічні володарки водойм – самовили, самодиви, юди, 
які можуть взаємодіяти з людьми, кохаючись із ними, вбиваючи їх, 
лікуючи й оживлюючи тощо. 



57 

Дитину викрадають у той момент, коли вона сама лишається пра-
ти на річці. Перучи на річці, дівчина зустрічає парубка, який довіряє 
їй випрати хустку (Червенко, с. 42) (у такий спосіб вода слугує для 
обміну енергіями між тілами). На березі річки, куди гукає молоду 
жінку зовиця дреи да пирем, чернити дреи бели да станат, белити 
дреи черни да станат «одяг прати, щоб чорний одяг білим став, бі-
лий одяг чорним став», чоловікові родичі замість харчів підкидають 
їй гадюку – тобто намагаються заподіяти смерть (Кауфман-2, с. 253).  

Оскільки вода символізує перехід, то неминуче її використання 
в ритуалах. Так, перед тим як свати вирушать по наречену, поріг 
будинку, з якого вони виходять, і ворота належить окропити во-
дою з захисною метою [11, с. 363]. Слово вода активно згадують в 
обрядових піснях, у яких, збираючись іти до оселі нареченої, мо-
лодий та його родичі готують так званий пряпорец «прапорець», 
який покликаний оберігати їх дорогою до нареченої. Слова: заши-
вайти пряпорица, да зашиим гора й вода «зшивайте прапорець, 
щоб зшити ліс і воду» (Кауфман-1, с. 369) мають магічну силу – 
вони єднають стихію землі та води, змушуючи коритись чоловічій 
силі. В іншій пісні йдеться про засівання – да засеим гора й вода 
«засіємо ліс і воду» (Кауфман-1, с. 375), тобто про магічне заплід-
нення стихій. Вода може ставати перешкодою на шляху до нероз-
діленого кохання: ни идвай пак след меня, чи тамка има река 
далбока, няма как да я приминиш «не йди за мною, бо там є річка 
глибока, ти не зможеш її перейти» (Червенко, с. 61). 

2. Кладенец «криниця», гиран «колодязь із журавлем» 
І в болгарській, і в українській культурі криниця та кринична 

вода слугують символом єднання пар; відвідання криниці й ритуа-
льне обмивання водою – важливий елемент завершення шлюбної 
церемонії в українців [5, с. 336]. До криниці зазирали дівчата на 
святки, щоб побачити судженого [5, с. 320]. Криниця позначає та-
кож сепарацію підрослих дітей, їхній вихід поза батьківський про-
стір. У болгарській традиції кладенец – місце зустрічей молоді: 
Пофаля са ялтън Мара снощи вечър на кладенче, на момите пред 
момците «Похвалилася золота дівчина Мара вчора ввечері біля 
кринички дівчатам перед парубками» (Цветко, с. 46). Це також 
простір для знайомств та залицянь, любовних побачень. У піснях 
зустрічі біля криниці виявляються доленосними: Снощи минах, 
мале, край студен кладенец, там заварих, мале, пашова дъщеря 



58 

<…> Яс пусегнах, мамо, китка да й зема «Учора я минав, мамо, 
повз студену криницю, там зустрів я, мамо, доньку паші. І я про-
стягнув руку, мамо, щоб забрати в неї букетик» (Цветко, с. 39) 
(ідеться про спеціальний знак китка – невеличкий букетик, закрі-
плений у зачісці дівчині, який сигналізує, що ця дівчина вільна).  

Колодязь, криниця на подвір’ї символізує особистий простір 
людини, її сім’ї, її «особисту воду». Тож зраду трактують як вихід 
поза межі цієї «особистої води». Невірні дружини навідуються до 
чужої криниці – домовлятися з коханцем про таємну зустріч, коли 
чоловіка не буде вдома: грабна бели бакъри, за стодна юда утиди 
на лазарувуту кладьънчи. <…> Герги във Сливьън утиди <…> да 
додиш, Лазаре, във нази «вхопила білі відра, пішла по студену во-
ду до Лазаревої криниці <…> Гергі поїхав до Слівена <…> при-
ходь, Лазарю, до мене» (Кауфман-2, с. 217). Нахабне входження 
чужої людини в особистий простір змальовано в пісні, де мари 
дрехи пере на нашия гиран, мари вода йзлива през наша вратничка 
«вона пере одяг біля нашого колодязя, вона виливає воду через 
нашу хвіртку» (Кауфман-1, с. 311). 

3. Чешма «водограй, джерело» 
Ще у Святому Письмі фігурує досить зрозуміла метафора джерела 

та живої води. Джерело символізує нескінченність людського життя 
навіть після фізичної смерті людини. Лінгвокультурема чешма оперта 
на тотожність вода=вічне життя. У своєму передсмертному заповіті 
юнак-богатир просить своїх побратимів поставити водограй (а також 
посадити квітку та збудувати церкву) на його могилі: На сърцето ми 
чишма изведяте <…> Който мине <…> от чишма ми вода да испие 
(Цветко, с. 51), і тут джерело входить до священної тріади, в яку за-
мкнена людська сутність: ружа «квітка рожі» (душа людини, її емо-
ції, відчуття земної краси) – черкова «церква» (дух, віра в Бога) – чи-
шма «джерело» (тілесне існування). 

4. Дунав «Дунай» 
Феномен річки, яка протікає в 17-х європейських країнах, зумо-

вив популярність і самої назви в усній народній творчості, про що 
докладно пише В. Ягич [16]. Попри дискусійність джерела похо-
дження гідроніма – германське, іранське або кельтське запозичен-
ня, – його семантика безпосередньо стосується води.  

Лінгвокультурема Дунай була докладно проаналізована у пра-
цях О. Потебні, Є. Бартмінського, Н. Колесник, Д. Мачинського, 



59 

П. Салевича, О. Юдіна та інших. Є. Бартмінський визначає Дунай 
як просторову та часову межу і як символ юності, кохання, як квін-
тесенцію води взагалі та річки зокрема [15, с. 167]; інші дослідни-
ки теж вважають Дунай міфологізованим водним простором, ме-
жею між світом людей і світом духів [9, с. 146–147], випробуван-
ням, що його витримували найсильніші – переплисти Дунай та 
стати нареченим красуні [16, с. 301], трактують його як своєрідний 
«поштовий» канал, яким можна було передавати речі; через Дунай 
перевозили/переносили персонажів; посеред Дунаю виростали ча-
рівні дерева та з’являлися тварини з надприродними здібностями; 
Дунаєм прибували човни та кораблі, що везли зниклих безвісті 
родичів, коханих, дари та коштовності [14, с. 69–70]. Дунай слугує 
символом віддаленості – заговорюючи хворобу, цілителі посила-
ють її «за Дунай» [16, с. 304]. 

У репертуарі болгарських переселенців, що проживають в Ук-
раїні, також є пісні, в яких згадано тиха бяла Дунава «тихий білий 
Дунай». Ця річка була знаковою для болгарської культури в добу 
переселення як спільне між історичною батьківщиною (Болгарі-
єю), що її мусили покинути, та новою вітчизною (Україною). Саме 
це гарантувало низці образів Дунаю збереженість у болгарських 
народних піснях поза метрополією. 

Дунай у болгарському фольклорі постає як початок світу, заро-
дженого в золотому яблуці: Йот де Дунав тиче, Дунав тиче <…> 
йот златна ябълка «Звідки Дунай тече? Дунай тече з золотого яб-
лука» (Ноздрина, с. 16), як чарівна річка, що тече скрізь і може по-
бачити будь-кого: Дунави бистри студени, като течете, Дунаве, 
ни видяхте ли, Дунаве, моето либе млад Стоян? «Дунаї чисті, хо-
лодні, як течете, Дунаї, чи не бачили, Дунаї, мого коханого, моло-
дого Стояна» (Кауфман-1, с. 298). 

Дунай – місце доленосних зустрічей: Белилай Неда дарови, на 
тая бяла Дунава. Вълко по брягом одише, бели шилянца пасеше 
«Вибілювала Неда дари на тому білому Дунаї. Вилко берегом хо-
див, білі ягнята пас» (Кауфман-2, с. 307). (Дарове – вишиті нарече-
ною власноруч до весілля хустки, фартухи, рушники, інколи чоло-
вічі сорочки, що ними молода обдаровує свою нову родину). Вода 
Дунаю, що вибілює тканину, виконує тут очисну та захисну функ-
ції. На сакральності води для подальшого щасливого шлюбу наго-
лошують і Є. Бартмінський та У. Маєр-Барановська в польських 



60 

весільних обрядах: Z dunaju wodę biercie, Ojca, matkę prszeproście 
«з дунаю води наберіть, у батька й матері перепросіть» [15, с. 168]. 

6. Море 
Море є втіленням хаосу – саме з нього створений світ [6, с. 218]; 

море символізує безперервний рух, неспокій [4, с. 514]. Це межа між 
знаним світом і незнаним (пор. «заморський» у значенні «іноземний, 
привезений невідомо звідки»); «у синє море», тобто якнайдалі від 
хворого, на той світ, знахарка посилала недугу [1, с. 300].  

Оскільки частина болгар у XIX ст. переселилася до Північного 
Причорномор’я та до Приазов’я, тобто географічно моря були до-
сить близько до територій проживання болгар-мігрантів, у народ-
нопісенних текстах добре зберігся образ моря. У болгарських піс-
нях море позначає дещо неможливе та небезпечне для життя: в 
одній з пісень дівчина сперечається з турками, да си морето пре-
плува, за девет върви алтъни «переплисти море за дев’ять низок 
золотих монет» (Кауфман-1, с. 335). Метафора нескінченної смер-
тоносної води обіграна у ворожінні: передбачення чаши из морето 
плуват «чаші по морю плавають» віщує юнці чоловіка-п’яницю, 
що потопає в алкогольному морі [13, с. 401–403].  

Інколи море та річка (Дунай) змішуються й ототожнюються: 
гемия му съй запряла сред море, сред бял Дунава «його човен спи-
нився посеред моря, посеред білого Дунаю» (Кауфман-1, с. 179). 
Подібне знаходимо і в українській колисковій: понад морем-
Дунаєм. Можливо, причина в тому, що українське дунай, польське 
dunaj та болгарське дунав позначало не лише цілком конкретний 
географічний об’єкт, а й воду взагалі. 

Море символізує розлуку, прірву між батьківським краєм та 
чужиною, де опиняється людина. Садила мома край море лозе 
<…> кой ша ти бире бялото грозди <…> като си нямам от нийде 
никой – нето от майка, нето от бащица «Садила дівчина біля мо-
ря виноград. Хто збиратиме той білий виноград, коли до мене ні-
звідки ніхто не приходить ні від матері, ні від батечка» (Кауфман-
1, с. 242).  В одній з пісень дівчина, побачивши човен біля берега, 
переказує через випадкового подорожнього батькам свою образу 
на них: гемийка плава низ море, млада си булка спровикна: – Я 
стой, почакай, момченце <…>  малко армаган да изпратя на ма-
ма още на тейко, ножчита с черни сапчита, с едното да се зако-
лят, с другото да се разпорят, че тъй ми далеко дадоха «човен 



61 

поплив униз по морю, молодиця вигукнула: – Стривай, почекай, 
хлопчику, я тобою подаруночок відправлю мамі й татові – ножики 
з чорним руків’ям, хай вони одним себе заколють, іншим себе роз-
порють, що так далеко мене віддали» (Кауфман-1, с. 150).  

7. Дъжд «дощ» 
Дощ – символ запліднення Землі божествами Неба; у дохристиян-

ській картині світу дощові хмари – власність змія або Перуна, за хри-
стиянською міфологію дощами керує святий Ілля [3, с. 107]. Для се-
лянина злива після тривалої посухи – щастя, полегшення, гарантія 
доброго врожаю. Для керування погоди вдавалися до магічних ри-
туалів; важливу роль відігравали діти, яким доручали попросити в 
Неба дощу [12, с. 95–96]. Болгарам-переселенцям був відомий балка-
нський обряд Пеперуда, до якого домішувалися й деякі християнські 
мотиви. У піснях на Пеперуда «до Метелика», що їх виконують для 
викликання дощу українські болгари-хлібороби, просячи опадів, щоб 
родило жито чернокласо, лятна ръжчица за дребни дечица «жито 
чорноколосе, літне житечко для дрібних діточок» (Червенко, с. 33), 
обіцяють, що на знак вдячності за воду, яка напоїть ниву, буде спече-
ний ситян-питян кравай «дрібний, як коржик, коровай» за свети Ни-
кола и за света Петка «для святого Миколая та для святої Петки» 
(Червенко, с. 34). Взагалі вчасний дощ вимагає пожертви – ритуаль-
ної випічки, яка заступає дохристиянські практики жертвоприношен-
ня – наприклад, дівчини змієві, щоб повернув воду на змарнілу від 
посухи землю [3, с. 107]. 

Висновки. Дослідження народнопісенних текстів болгарської 
діаспори в Україні показало, що лінгвокультурема «вода», втілена 
в таких знаках, як «вода (водойма)», «криниця (колодязь)», «Ду-
най», «море», «дощ», у позамовному плані оприявлює рудименти 
міфологічного світогляду, не чужого болгарському народові й у 
XIX ст. Вода мислиться в цих текстах як тотожна життю, водой-
ми – як поріг у ритуалах і станах переходу, джерело символізує 
безсмертя людини, дароване за те, що вона перед фізичною смер-
тю встигла виконати свій обов’язок перед людством. Криниця – 
символ життєвого простору людини, містище особливої сакраль-
ної води, яка освячує любов у майбутній шлюбній парі; інколи, 
одначе, криниця стає метафорою зради, розпусти. Дунай постає 
міфічним шляхом між відомим та незнаним світами; як і море, він 
є символом розлуки з рідною домівкою, що особливо актуально 



62 

для болгар-переселенців, нащадки яких виконують ці пісні. Дощ, 
тісно пов’язаний з образом рядженого Метелика, ілюструє давні 
уявлення про взаємність у відносинах людина – вищі сили. 

Стаття не вичерпує тієї інформації, яку можна отримати при 
лінгвокультурному аналізі болгарської лексики гідросфери. Дослі-
дження народнопісенної лірики, що містить таку лексику, вимага-
ють поступового занурення у позамовну дійсність, у якій виникали 
фольклорні тексти, важливі для розуміння специфіки болгарської 
картини світу. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

 
1. Белова О. В., Виноградова Л. Н. Море. Славянские древности. Эт-

нолингвистический словарь. Т. 3. Москва : Международные отношения, 
2004. С. 299–301.  

2. Воробьев В. Лингвокультурема как единица описания. Лингвокуль-
турология (теория и методы). Москва : РУДН, 2006. С. 44–56.  

3. Българска митология. Енциклопедичен речник /съст. А. Стойнев. 
София : 7М+ЛОГИС, 1994. 400 с.  

4. Енциклопедичний словник символів культури України / за 
ред. О. І. Потапенка, В. П. Коцура, В. В. Куйбіди. Корсунь-Шевченків-
ський : Корсунський вид. дім «Всесвіт», 2015. 912 с.  

5. Жайворонок В. В. Антологія знаків української етнокультури.  
Київ : Наукова думка, 2018. 760 с.  

6. Костомаров Н. И. Славянская мифология (Упор. і прим. І. П. Бетко). 
Костомаров М. І. Слов’янська міфологія. Вибрані праці з фольклористи-
ки й літературознавства. Київ : Либідь, 1994. С. 201–256.  

7. Лобачевский В. Летопись прихода села Ольшанки святого Иоанна 
Милостивого церкви (писанием начата в 1875 году). Очерки истории, 
языка и культуры ольшанских болгар. Киев : ИД «Скиф», 2013. С. 8–157.  

8. Маринов Вл., Тодоранова А. Фразеологизми с компонент «вода» в 
българския и румънския език. Orbis Linguarum. Vol. 17. Iss. 2. С. 50–56.  

9. Петрухин В. Я. Дунай. Славянские древности. Этнолингвистический 
словарь. Т. 2. Москва : Международные отношения, 1999. С. 146–147.  

10. Селіванова О. Сучасна лінгвістика: напрями та проблеми. Полта-
ва: Довкілля-К, 2008. 712 с.  

11. Старева Л. Български магии и гадания. София : Труд, 2007. 549 с.  
12. Фрезер Дж. Управление дождем с помощью магии. Золотая 

ветвь. Москва : Эксмо, 2006. С. 86–123.  



63 

13. Чийшия: очерки истории и этнографии болгарского села Городнее 
в Бессарабии. Шабашов А. В., Червенков Н. Н., Субботин Л. В. и др. 
Одесса: Астропринт, 2003. 792 с.; 8 л. цв. ил.  

14. Юдин А. В. Иордан и Дунай в восточнославянском магическом 
фольклоре. Вопросы ономастики. 2004. № 1. С. 55–75.  

15. Bartmiński J., Majer-Baranowska U. Dunaj w polskim folklorze. 
Etnolingwistyka. 1996. №8. S. 167–184.  

16. Jagić V. Dunav-Dunaj in der slavischen Volkspoesie. Archiv für 
slavische Philologie. 1 (1876). S. 299–333. 

 
ДЖЕРЕЛА ІЛЮСТРАТИВНОГО МАТЕРІАЛУ 

 
1. Анкова-Ничева К., Спасова-Михайлова С., Чолакова Кр. Фразеоло-

гичен речник на българския език. Т. 1 (А–Н). София : БАН, 1974. 759 с. 
Т. 2 (О–Я). София : БАН, 1975. 779 с. 

2. Кауфман Н. Народни песни на българите от Украинска и Молдав-
ска ССР. София : БАН, 1982. Т. 1. 720 с. Т. 2. 944 с.   

3. Ноздрина Л. Ф. Песенный фольклор болгар Приазовья. Мелито-
поль : Изд. дом Мелитопольськой городской типографии, 2014. 188 с. 

4. Цветко С. Български народни песни от Украйна и Крим. София : 
Академично издателство «Марин Дринов», 2005. 

5. Червенко О. Б. Болгарський фольклор Північного Приазов’я. Бер-
дянськ, 2012. 126 с.  

 
Oleksandra MALASH, PhD, Junior Researcher 

O. O. Potebnia Institute of Linguistics of the NAS of Ukraine, Kyiv 
ORCID ID: 0000-0002-5726-5646 

 
WATER IN THE BULGARIAN WORLD PICTURE  

(a case study of the folk songs of the Bulgarians in Ukraine) 
 

The paper provides a study of the symbolism of water in the Bulgarian lin-
guistic culture. The author analyzes texts of the folk songs recorded by several 
Ukrainian and Bulgarian scholars from the descendants of the Bulgarian mi-
grants in the last half of the 18th – 19th c., which are currently living in the re-
gions of Odessa, Zaporizhzhia, Mykolaiv, and in the Autonomous Republic of 
the Crimea. The role of the vocabulary around the hydrosphere in the Bulgarian 
linguistic world image is researched. 

It is outlined that water is a universal symbol of the human life. Water is 
thought as a primary substance that has created the Earth and the live nature. 
It is used in different liminal rituals as something able to purify, to heal, to 

https://orcid/


64 

charge with the live power and to bless people. And this belief in the sacral 
properties of water are displayed in the Bulgarian folk songs. 

The author investigates the linguocultureme "water" and its implementa-
tions in "reservoir", "well", "spring", "rain", "Danube", "sea" in the folk songs 
of the Bulgarians in Ukraine. It is established that "water" is a symbol of a 
border that must be overstepped. "Well" symbolizes the living space of a hu-
man, container of the unique sacral water that sacralizes the marriage and 
love. However, sometimes the well designates the adultery and lewdness. 
"Spring" is equal to the immortality given to a hero as a thank for the completed 
mission of the life. "Danube" is a mythic path between the known and unknown 
world, like "sea" it is a symbol of the separation with the home, and it is 
particularly true for the Bulgarian migrants whose ancestors had left the 
motherland. "Rain" represents the reciprocity between the human and the  
supreme forces. 

The analyzes of these implementation of the linguocultureme "water" 
shows the special role of the water in the Bulgarian linguistic world image. 

Keywords: linguistic culturology, linguo-folklore studies, linguocultureme, 
Bulgarian language, Bulgarians in Ukraine, hydro vocabulary. 

 
REFERENCES 

 
1. Balgarska mitologiia. Enciklopedichen rechnik. (1994). A. Stojnev 

(Comp.). Sofia: 7M+LOGIS [in Bulgarian].  
2. Bartmiński, J., Majer-Baranowska, U. (1996). Dunaj w polskim folk-

lorze. Etnolingwistyka, (8), 167–184 [in Polish]. 
3. Belova, O. V., Vinogradova, L. N. (2004). More. Slavyanskie drevnosti. 

Etnolingvisticheskij slovar'. Vol. 3. Moscow: Mezhdunarodnye otnosheniya, 
299–301 [in Russian]. 

4. Chiishiia: ocherki istorii i etnografii bolgarskogo sela Gorodnee v Bessa-
rabii (2003). A. V. Shabashov, N. N. Chervenkov, L. V. Subbotin etc. Odessa: 
Astroprint, 2003 [in Russian].  

5. Entsyklopedychnyi slovnyk symvoliv kultury Ukrainy. (2015). 
O. I. Potapenko, V. P. Kotsur, V. V. Kuibida (Eds.). Korsun-Shevchenkivskyi: 
Korsunskyi vydavnychyi dim «Vsesvit» [in Ukrainian].  

6. Frezer, Dzh. (2006). Upravlenie dozhdem s pomoshch'yu magii. 
Zolotaya vetv'. Moscow: Eksmo, 86–123 [in Russian]. 

7. Jagić, V. (1876). Dunav-Dunaj in der slavischen Volkspoesie. Archiv für 
slavische Philologie, (1), 299–333 [in German]. 

8. Kostomarov, N. I. (1994). Slavyanskaya mifologiya. I. P. Betko). 
Kostomarov M. I. Slov’ianska mifolohiia. Vybrani pratsi z folklorystyky y  
literaturoznavstva. Kyiv: Lybid, 201–256 [In Russian]. 



65 

9. Lobachevskij, V. (2013). Letopis' prihoda sela Ol'shanki svyatogo Ioan-
na Milostivogo cerkvi (pisaniem nachata v 1875 godu). Ocherki istorii, yazyka 
i kul'tury ol'shanskih bolgar. Kiev: ID «Skif», 8–157 [in Russian]. 

10. Marinov, Vl., Todoranova, A. Frazeologizmi s komponent «voda» v 
balgarskija i rumanskija ezik. Orbis Linguarum, 17 (2), 50–56 [in Bulgarian]. 

11. Petruhin, V. Ya. (1999). Dunaj. Slavyanskie drevnosti. Etnolingvistich-
eskij slovar'. Vol. 2. Moscow: Mezhdunarodnye otnosheniya, 146–147 [in 
Russian]. 

12. Selivanova, O. (2008). Suchasna linhvistyka: napriamy ta problemy. 
Poltava: Dovkillia-K [in Ukrainian]. 

13. Stareva, L. (2007). Balgarski magii i gadanija. Sofia: Trud [in Bulgarian]. 
14. Vorob'ev, V. (2006). Lingvokul'turema kak edinica opisaniya. 

Lingvokul'turologiya (teoriya i metody). Moscow: RUDN, S. 44–56  
[In Russian]. 

15. Yudin, A. V. (2004). Iordan i Dunaj v vostochnoslavyanskom 
magicheskom fol'klore. Voprosy onomastiki, (1), 55–75 [In Russian]. 

16. Zhaivoronok, V. V. (2018). Antolohiia znakiv ukrainskoi etnokultury. 
Kyiv: Naukova dumka [in Ukrainian]. 

 
SOURCES 

 
1. Ankova-Nicheva, K., Spasova-Mihajlova, S., Cholakova, Kr. Frazeolog-

ichen rechnik na balgarskija ezik. T. 1 (A–N). Sofia : BAN, 1974. T. 2 (O–Ja). 
Sofia: BAN, 1975 [in Bulgarian].  

2. Chervenko, O. B. Bolharskyi folklor Pivnichnoho Pryazovia. Berdiansk, 
2012 [in Ukrainian].  

3. Kaufman, N. Narodni pesni na bulgarite ot Ukrainska i Moldavska SSR: 
in 2 vols. Sofia: BAN, 1982 [in Bulgarian]. 

4. Nozdrina, L. F. Pesennyj fol'klor bolgar Priazov'ya. Melitopol: Iz-
datel'skij dom Melitopol's'koj gorodskoj tipografii, 2014 [in Russian].  

5. Tsvetko, S. Balgarski narodni pesni ot Ukrajna i Krim. Sofia: Aka-
demichno izdatelstvo "Prof. Marin Drinov", 2005 [in Bulgarian]. 

 
 

Дата надходження до редакції – 04.09.2021 
Дата затвердження редакцією – 18.09.2021 

 
  


