
179 

УДК 811.161.2'01"16" 
DOI: https://doi.org/10.17721/2520-6397.2025.2.10 
 

Юлія ОЛЕШКО, канд. філол. наук, мол. наук. співроб. 
ORCID ID: 0000-0002-4154-101X 

e-mail: juliaoleshko@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

Київ, Україна  
 

ВОЄННИЙ ДИСКУРС ДРУГОЇ ПОЛОВИНИ XVII ст.:  
СТАРОУКРАЇНСЬКА ПРОПОВІДЬ 

 
Вступ. Аналіз історичного досвіду є необхідним для розуміння 

чинників, що сприяють виникненню війни в сучасному світі, а також 
для прогнозування напрямків розвитку соціокультурних процесів. 
Проповідь, як домінантний жанр староукраїнської мови XVII ст., має 
інтерпретаційний характер, оскільки її зміст формується на основі 
Святого Письма. Водночас вона залишається відносно вільною 
завдяки наявності суб'єктивного складника. Однак її аналітико-
екзегетична природа встановлює певні обмеження для індивідуальної 
оцінковості у воєнному дискурсі. 

Методи. У статті було застосовано дискурсивний метод аналізу. 
Жанр як дискурсивну форму визначають з урахуванням особливостей 
комунікативної ситуації чи контексту, а також характеру дискур-
сивної структури. До основних характеристик жанру проповіді 
належать її учасники (віряни, священник, паства та Абсолют), умови 
(функціонування Церкви як допоміжного інституту), комунікативна 
сфера (релігійні питання), а також знакове наповнення спілкування 
(мовні й невербальні засоби) тощо. Воєнний дискурс охоплює застосу-
вання мови та соціальної взаємодії як посередницького інструменту у 
вирішенні, перебігу та завершенні збройного політичного конфлікту. 

Результати. У воєнному дискурсі релігійний світогляд ґрунтується 
на переконанні, що мир є явним проявом божественної благодаті, 
тоді як війна, навпаки, сприймається як знак Божого гніву та пока-
рання, посланого грішникам. Воєнне казання покликане згуртувати 
аудиторію не лише як паству Церкви Христової (що характерно для 
святкової чи недільної проповіді), а й як соціально-політичну спіль-
ноту. Використовуючи вербальні й невербальні засоби, проповідник 
постає як лідер, який звертається до аудиторії із закликом до зброї, 
спрямованим на мобілізацію сил проти спільного ворога. Від святкових 
казань воєнні проповіді відрізняються спонукальною настановою, 

© Олешко Юлія, 2025 



180 

тобто не обмежуються догматичними роз'ясненнями, а мають 
мотивувальний характер. 

Висновки. Було доведено, що дискурсивні практики другої поло-
вини XVII століття залишаються актуальними й сьогодні, оскільки 
воєнні проповіді за своєю природою завжди пов'язують військові 
конфлікти з божественним провидінням, водночас переосмислюючи 
опозицію "добро – зло" у сучасному контексті. 

Ключові слова: воєнний дискурс, староукраїнська проповідь 
XVII ст., Антоній Радивиловський, комунікативна ситуація, 
дискурсивні практики.  

 
Вступ 
Дискурсивне конструювання національної ідентичності акти-

візується в часи гострого протистояння і збройних конфліктів. 
За таких обставин мовна практика зосереджується на форму-
ванні національної єдності й унікальності тієї національної 
спільноти, яку вона обслуговує, тим самим виконуючи безпе-
кову функцію. Аналіз дискурсивних практик, що реалізувалися 
в комунікативній ситуації воєнного конфлікту на території 
українських земель у другій половині XVII ст., засвідчують 
актуальність цього дослідження.  

Зв'язки між державою, мовою та вірою є невід'ємною части-
ною історичних механізмів, що забезпечують сталий розвиток 
суспільства. Прагнення зрозуміти умови, які роблять можли-
вими війну в сучасному світі, а також спрогнозувати перспек-
тиви соціокультурного процесу передбачає аналіз історичного 
досвіду. Одним із періодів, які привертають особливу увагу нау-
ковців, є XVII ст., зокрема друга його половина, час радикаль-
них змін у всіх сферах життя, коли, за словами Н. Яковенко, від-
бувається "засадниче переакцентування усієї домодерної україн-
ської культури загалом" (Яковенко, 2016, с. 23). Через активіза-
цію військових конфліктів у цей час, які також зачепили й 
українські землі, мілітаризується не лише життя, але й свідо-
мість. Відповідно, відбуваються соціально-політичні зміни серед 
населення, виокремлюється й посідає чільне місце військовий 
стан козацтва, що утворився й розширився завдяки іншим 
верствам суспільства: селянам, міщанам та старій політичній 
еліті – шляхті (Співак, 2016, с. 129). Так, динамічні події й нові 



181 

явища стали соціогуманітарним викликом, який вимагав осмислення 
і знайшов своє відображення в тогочасних дискурсивних практиках. 

Прикладом такої комунікативної події можна вважати виго-
лошення панегірика-некрологу на похороні гетьмана Сагайдач-
ного 28 квітня 1622 р. Дискурсивний вибір Касіяна Саковича, 
ректора Київської братської школи, відбиває світобачення 
тогочасної еліти, оцінку особи героя Хотинської битви і його 
поплічників, виявляється у створенні віршованого тексту "Вѣршѣ 
на жалосный погребъ зацного рыцера Петра Конашевича Сагай-
дачного, гетмана войска Єго Королевскои Милости Запорозкого". 
Інтенційність дискурсу в цьому разі розширюється від поховаль-
ного до воєнного, у центрі якого постає "лицарський ідеал 
закоріненого в національну минувшину й вірного покликанню 
християнина й воїна, захисника Речі Посполитої" (Ісіченко, 
2010, с. 4). Мовець, який тут поліфонійно представлений 
19 спудеями, не лише висловлює жаль за загиблою людиною, 
зауважуючи на її чеснотах, але й звертається до актуальних 
подій, зокрема битв проти татар і турків, походів на Московію, 
вербалізує ідеї швидкоплинності людського життя й невідворот-
ності смерті. На думку архієпископа Ігоря Ісіченка, ідеться про 
розвиток нового дискурсу з використанням традиційних кодів, 
що становитиме основу культурного феномену "козацького 
бароко" (Ісіченко, 2010, с. 8). 

Методи 
У цьому досліджені застосовано дискурсивний метод. Жанр, 

як дискурсивна форма, визначають з погляду властивостей 
комунікативної ситуації або контексту, а також типу дискур-
сивної структури. До конститутивних ознак жанру проповіді 
належать учасники (віряни (священник і паства) й Абсолют), 
умови (наявність Церкви як допоміжного органа), сфера спілку-
вання (конфесійні питання), знакове наповнення спілкування 
(мова і невербальні засоби) та ін. Отже, вік, стать, соціальний 
статус та інші характеристики слухачів проповіді не є суттєвими; 
важливим є їхнє віросповідання, маркер, що визначає комунікацію. 

Результати 
Проповідь, домінантний жанр у староукраїнській мові XVII ст., 

є інтерпретаційним, оскільки текстотворення відбувається на 



182 

основі Святого Письма, і відносно вільним, у ньому помітний 
суб'єктивний складник. Втім його аналітико-екзегетичний характер 
встановлює певні межі функціонування в воєнному дискурсі. 

Сакральне світовідчуття, властиве вірянам, визначає реаль-
ність як продукт, створений вищими силами; відповідно, розу-
міння та інтерпретація дійсності перебувають у прямій залеж-
ності від Абсолюту. Відповідно до інституційних норм, посеред-
ник у комунікації між Богом і людьми – обраний і наділений 
повноваженням інтерпретувати містичний досвід. 

Проповідник, з риторичного погляду, співвідноситься з 
оратором так: з одного боку, священник також є мовцем, але 
з іншого боку, він – "слухач" Бога. Відповідно, його думки й 
слова належать не лише йому – вони підпорядковані віро-
вченню, тому казнодія має на меті не нав'язати свою думку, 
а наблизити реципієнта до Бога. 

Проповідницький дискурс засвідчено вже з початку XVII ст., 
про що відомо зі стародрукованих текстів ("Казаньє двоє" 
Леонтія Карповича, 1615; "Казаньє на честъный погребъ Леонтія 
Карповича" Мелетія Смотрицького, 1620; "Крестъ Христа 
Спасителя" Петра Могили, 1632) і рукописних пам'яток ("Книга 
третя, казан(н)я розные", а також декілька збірок й окремих 
проповідей, датованих першою половиною XVII ст.). Проте 
найбільшого поширення набуває проповідь у другій половині 
XVII ст., що пов'язано з діяльністю київської ораторсько-
проповідницької школи (Іоаникій Галятовський, Антоній 
Радивиловський, Варлаам Ясинський, Лазар Баранович). 
Як зазначає О. Ніка, "культивована як шкільний жанр у Києво-
Могилянській колегії, староукраїнська проповідь, на відміну від 
польської, не відображала актуальних для цього періоду 
політичних контроверсій" (Ніка, 2012, с. 232). Винятком є воєнні 
казання Антонія Радивиловського. 

Староукраїнське воєнне казання представлено відносно неве-
ликою кількістю зразків, більшість яких збереглася в рукописах. 
Найвідомішими серед них є п'ять слів "часу войны", що входять 
до рукописного збірника "Вінець Христов" (1676–1683) 
А. Радививловського. Казання написані під час турецько-
московської війни 1676–1681 рр., коли Османська імперія 



183 

намагалася завоювати землі Правобережної України. Вважають, 
що "Слово первое часу войны побужаючее воиновъ християнскихъ 
до спотканѧ сѧ съ турками і татарами" було виголошено влітку 
1677 р. перед українсько-московським військом, яке вирушало 
під Чигирин, стратегічний пункт для Ібрагіма Паші, військо 
якого прямувало в напрямку Києва (Українська література, 1987, 
с. 534). Жодне казання до війська не було надрукованим, 
імовірно, через кількісну обмеженість і тематичну окремішність – 
усі проповіді "Вінця" є гомогенними за будовою текстами, 
виголошуваними на недільних службах. 

У рукописному і стародрукованому "Огородку" також є одне 
воєнне казання – "Слово побужаючее до мл̃твы и посту, часу 
военного небезпеченства", написане, за дослідженням М. Мар-
ковського, до 1671 р. (Марковський, 1894, с. 7) і спрямоване, 
на відміну від попередніх, до "посполитого люду". 

Перше відоме нам дослідження проповідей А. Радивилов-
ського, у тому числі і воєнних, належить М. Марковському, який 
подав метаграфовані тексти А. Радивиловського, що раніше були 
доступними лише в рукописному варіанті і не ввійшли до 
жодного стародрукованого збірника. М. Марковський схаракте-
ризував мову творів проповідника на фонетичному й морфоло-
гічному рівнях, а також виокремив українські, церковно-
слов'янські та польські риси. Дослідник також докладно 
розглянув джерела, якими користувався А. Радивиловський під 
час створення проповідей, побудову текстів, вплив латинської і 
польської традицій на творчість гомілета, порівняв його про-
повіді з проповідями сучасників: Й. Ґалятовського, Л. Барановича, 
Д. Туптала і С. Яворського (Марковський, 1894). Пізніше, майже 
через сто років, проповіді А. Радивиловського стали предметом 
вивчення В. Крекотня, який ретельно дослідив фольклорні й 
літературні елементи в казаннях (Крекотень, 1983). Філософські 
погляди А. Радивиловського, зокрема й образ воїна, окреслено в 
дослідженнях В. Співака (Співак, 2016). Лексичні і структурно-
стилістичні особливості барокової проповіді вивчено в праці 
О. Зелінської (Зелінська, 2013). О. Ніка аналізувала староукраїн-
ські казання з погляду нових дискурсивних практик (Ніка, 2012). 
У нашому попередньому дослідженні (Oleško, 2017) ми розгля-



184 

дали дискурсивні категорії воєнних проповідей А. Радивилов-
ського. Усі ці студії становлять теоретичну базу для вивчення 
воєнного проповідницького дискурсу XVII ст. 

Воєнний дискурс стосується використання мови та соціальної 
взаємодії як посередницького елемента в розв'язанні, веденні та 
завершенні збройного політичного конфлікту. Як організована та 
цілеспрямована форма групових дій, війна залежить від інтеграцій-
ної здатності дискурсу створювати єдність і мобілізувати під-
тримку в межах групи, означати ворога поза групою та спрямову-
вати дії проти цього ворога, а також легітимізувати (фактичне або 
потенційне) використання летальної сили в очах внутрішньої та 
міжнародної аудиторії (Hodges, 2015, p. 1). На думку А. Годжеса, 
ключові елементи воєнного дискурсу охоплюють риторику 
закликів до зброї, дискурсивне конструювання соціальних ідентич-
ностей і використання засобів легітимізації війни в мові. 

Власне фізичній війні передує заклик до зброї, який над-
ходить від лідера для мобілізації політичної, етнічної, релігійної 
групи чи національної держави. Заклик до зброї намагається 
залучити окремих осіб і менші групи до складу більшої 
спільноти, щоб переконати їх узятися до зброї за справу, яка 
відповідає загальним інтересам. Проповідник чітко артикулює 
мету дискурсу: Чтобы васъ до росправы военной з(ъ) тымъ 
ωкру(т)ны(м) и страшнымъ непрїѧтелемъ порушити могло, 
ω томъ до любви вашей сїе слωво мѣти желаю (Вінець, с. 1534). 

Безвідносно до юридичного статусу слухача, а саме його прав 
та обов'язків, для казнодії важливо, щоб слухач зробив свій 
внутрішній вибір, зрозумів необхідність цієї війни, її невідво-
ротність, усвідомив себе як частину цього явища, як активного 
учасника процесу. Воювати є вимушеною та неминучою повин-
ністю, оскільки йдеться про сторону конфлікту, яка перебуває в 
захисній, а не наступальній позиції, тобто вона не обирала цієї війни. 

Далі проповідник прагне згуртувати аудиторію, переконати 
громадськість прийняти однакову позицію, тим самим нівелю-
ючи думку незгодних, оскільки в такій ситуації позиція 
аутсайдера є шкідливою як для нього, так і для спільноти 
загалом. Завдання воєнного казання – об'єднати аудиторію, не 
лише як паству Церкви Христової (що є властивим для святкової 



185 

або недільної проповіді), але й як соціально-політичне угрупо-
вання: Проходѧчи землю нашу мечъ гнѣву Бж̃огω, и беручи з(ъ) 
неи чл̃вки и скоты, пришолъ южъ и до насъ… ω ωплаканый 
нашъ животъ на земли!... ω неслыханое шаленство наше, 
слухачу! (Огородок, с. 1079). Використання займенникових слів 
на позначення першої особи множини й належності до неї 
вербалізує єдність духовну, колективну, що передбачає 
спільність прагнень, а отже і суспільну згоду на війну. 

Ефективність воєнного дискурсу визначається великою 
мірою через уміння віднайти й означити ті норми і цінності, які 
впливають на вчинки й оцінку і які поділяє вся спільнота. 
Культивування спільної ідентичності групи можливо лише за 
умови виокремлення її на тлі решти груп, ба більше, в опозиції 
до ворожої групи. Кожен член групи стає частиною більшого 
цілого, зосереджуючись на почутті відповідальності перед 
колективом, натомість відкидаючи індивідуальні проблеми.  

У дискурсології на позначення соціально поляризованих 
сторін уживають терміни внутрішня група і зовнішня група 
(van Dijk, 2016; Hodges, 2015). Із конфлікту та боротьби між 
цими групами викристалізовуються ідеології, таким чином 
протиставляючи Нас Їм. Вибудовуючи зв'язки між членами 
групи, формуються наративи належності, який визначає націо-
нальну ідентичність через усунення внутрішніх відмінностей. 
Завдяки використанню наративу, який зіставляє цінності групи 
з цінностями ворожої групи, війна репрезентована як природна 
і єдина відповідь на необґрунтовану чужу агресію. Такі нара-
тиви спираються на традиції та колективне розуміння історії, 
щоб позиціонувати нинішню війну лише як ще один приклад 
боротьби за збереження цінностей, переданих попередніми поко-
ліннями. Боротьба вважається необхідною через загрозу з боку 
ворога поза групою, яка загрожує безпеці та способу життя в групі.  

Тяглість обстоювання християнських ідеалів підтверджено 
прикладами з біблійних текстів, а саме протистояння ізраїльтян 
та інших народів: За часу Самоила пр(о)̃рка… ґды иноплемен-
никове наступовали на то(т) же людъ Бжї̃й, за часу Іωcaфата, 
Іезекїи, и ины(х) побо(ж)ны(х) цр̃ей Ію(д)ски(х)… заховалъ Бгъ̃ 
ωт меча поганского (Огородок, с. 1081). Попри те, що попе-



186 

редні війни, які заприявлює проповідник, стосуються конфлікту 
християн і язичників, нинішній конфлікт християн із мусульма-
нами цілком вписується в ланцюжок захисту віри від ворога. 

У воєнному дискурсі ворог постає дегуманізованим, наді-
леним виключно негативними характеристиками. Його соціальна, 
культурна та моральна дистанція підкреслено гіперболізована 
від внутрішньої групи. Ворога полярно протиставлено, демоні-
зовано, він є "чужим", тобто злом, що прийшло до "своїх", 
добра, а тому агресію проти нього можна виправдати, оскільки 
такі дії мають оборонну причину й благородну мету. Учасник 
небажаного конфлікту, нав'язаного завойовницьким супротив-
ником, постає як жертва.  

В екзордіумі, вступній частині проповіді, казнодія називає 
ворога "ωкру(т)ны(м) и страшнымъ непрїѧтелемъ" (Вінець, 
с. 1534). Негативна атрибуція ворога контрастує з тим, як 
означено реакцію внутрішньої групи на цей виклик – 
"мужественнаѧ росправа военнаѧ" (Вінець, с. 1534). Таке 
позиціонування учасників конфлікту в цій ситуації заздалегідь 
визначає аудиторію, частиною якої постає мовець, як 
переможця, оскільки поразка противника є апріорною. 

Воєнний дискурс зазвичай представляє відмінності як при-
родні та об'єктивні, однак побудова внутрішньогрупової та поза-
групової ідентичності є соціальним досягненням, яке залежить 
від взаємодії. "Ідентичності створюють (а не просто їх виявля-
ють), і вони є результатом дискурсивних тактик, які по-різному 
грають на вимірах однаковості та відмінності" (Hodges, 2015, p. 2). 
Ідентичність є штучним утворенням; відмінності можливо 
сконструювати через загальний семіотичний процес позитивної 
самопрезентації та негативної іншої презентації, представлений 
"ідеологічним квадратом" (van Dijk). 

Ідентичність зовнішньої групи визначено насамперед за 
конфесійною ознакою. А. Радивиловський не конкретизує ворога, 
називаючи його лише "непрїѧтель Кр̃ста Гн̃ѧ", "поганином" або 
"бѣсурманскои вѣры", який "оунявъ тебѣ чести, Бж̃е ншъ̃ 
правдивый, коли такъ много христианъ в(ъ) земли нш̃еи 
Рωссїйстей выгубивъ" (Вінець, c. 1543). Іновірець-загарбник, 
чужинець, що ставить під сумнів істинність православної віри, – 



187 

така характеристика колективного суб'єкта лише посилює без-
апеляційність у непокорі противникові, адже йдеться про захист 
єдиного Бога, найбільшої цінності християнина. 

У зв'язку з цим видається слушною цитата Т. Стовна, яку 
наведено як епіграф на початку монографії "Воєнні проповіді": 
"Беззаперечним є те, що війна є більш ніж виправданою, що 
вона є урочистим обов'язком тоді, коли цього вимагає прямий 
наказ Бога" (Teulié & Lux-Sterritt, 2009, p. VII). Збройний конфлікт 
вимагає і значною мірою залежить від певного духовного під-
ґрунтя, оскільки без морального, етичного чи релігійного базису 
війна тотожна невиправданому насильству і збройній агресії. 

Так, у проповідях про війну постійно оприявлюють зв'язки 
між релігійним і військовим аспектами, між війною духовною і 
фізичною; фактично, як концептуальна основа, так і риторичні 
інструменти, які використовують для позначення моральної 
боротьби чи воєнних дій, мають багато спільного та стосуються 
тих самих зусиль, спрямованих на вирішення таких абсолютних 
проблем, як добро і зло. Протистояння гріхові в щоденній війні 
проти морального зла має свої принципи, які так само засто-
совуються у разі військового конфлікту. Будь-яка війна, яка по 
суті є політичною, є водночас духовною і світською. Втім, воєн-
ний дискурс, а саме його проповідницьке втілення, зосереджено 
на боротьбі духовній. Якщо ж для більшості жанрів такий 
ідеологічний конфлікт не є актуальним, то для проповіді, що є в 
цьому плані унікальним жанром, що функціонує в межах 
воєнного дискурсу, на передньому краї є колізія між вимогами 
до доброчесного християнина і завданнями воїна, який виму-
шений завдавати лиха, вбивати, калічити, знищувати майно. 
Це контраверсійне питання розглядають теологи і для кожного 
часу дають свою відповідь. Пізня античність поставила під 
сумнів, чи може християнин бути воїном; на це питання святий 
Августин відреагував, розробивши поняття справедливої війни. 
Середньовіччя пішло далі, запитуючи, за яких обставин 
християнин повинен взяти до рук зброю. Наприкінці цього 
процесу дійшли висновку, що сама природа християнина – 
воювати, протистояти, боротися. Боротьба зі спокусою подібна 
до подвигів героя (Teulié, & Lux-Sterritt, 2009, p. 20).  



188 

Ця лицарська духовність пронизує цілі моделі мислення 
епохи бароко. Цей час породжує образ людини з непокірною 
душею, що схильна до відважної авантюри, готова до звитяги та 
самопожертвування. Ідеологія цієї доби підкреслює трагізм 
внутрішньої боротьби душевних сил людини, неуникненні 
конфлікти людини з самою собою, пошуки комфорту на землі і 
боротьбу за умиротворіння, яке, втім, є минущим. 

Слід звернути увагу на те, що для воєнного дискурсу другої 
половини XVII ст. інноваційним є поняття Батьківщини 
("отчизни"), аксіологічним центром якого є патріотичне світо-
відчуття. Ідеться про націєтворчий процес, який базувався на 
колективній цінності любові до вітчизни, на політичному само-
усвідомленні спільноти, ідентифікації себе як частини цілого, 
належність до якого визначає ідеологія патріотизму. 

З погляду історичного розвитку мови, важливим є те, що 
мовний узус лексеми "отчизна" розширюється в XVII ст. 
Це поняття проникає за межі соціально-політичного і потрапляє 
до релігійного контексту, саме слово вже наявно в богослов-
ських текстах. Йому властива багатозначність, і вживають його 
так: "1) у поясненні, що земля – це не «отчизна» для людей, а 
тільки їх тимчасове пристановище; 2) на позначення місця, де 
людина народилася і зросла; 3) у клішованій риторичній 
формулі «на честь», «на захист» або «на славу» «Церкви і 
отчизни нашої», «Отчизни і фамілії своєї»" (Довга, 2012, с. 250). 

Друге значення засвідчуємо в воєнному дискурсі, у зверненні 
до воїнів, які мають ту саму конфесійну і політичну належність, 
що й проповідник: Что по насъ будетъ хочъ и зостане(м) 
живы, ґды ω(т)чизна (чого не дай Бж̃е) през(ъ) непрїѧтелѧ 
нашего спустошенаѧ будет(ъ) (Вінець, с. 1541). Риторичне вис-
ловлення, емфатизоване парентетичним елементом, який вжито 
для застороги справдження сказаного, вербалізує "отчизну" як 
аксіологічну домінанту християнського воїна. Вона є не лише 
віртуальною цінністю, але й просторовою матерією, що має свої 
межі й територіальну цілісність, збереження і захист якої є чесно-
тою, відповідно, нехтування цією цінністю є тяжким гріхом. 

На думку Л. Довгої, територіальна чи політична прив'язка 
поняття "отчизна" стосується Речі Посполитої чи Корони 



189 

Польської, навіть якщо мовець має на увазі безпосередньо 
українські землі (Довга, 2012, c. 245). Проте, аналізуючи пропо-
відницький дискурс, натрапляємо на такі назви, що є кон-
текстуальними синонімами до слова "отчизна": Аза(ж) ю(ж) 
не пройшо(л) меч(ъ) земли нашеи Россійскои (Огородок, 
с. 1078), уважи(ш) услугу длѧ посполитого Цр̃ковного, любъ 
Речи Посполитои добра, не способни (Вінець, с. 1591–1592). 
Можна припустити, що ці назви засвідчують два значення слова 
"отчизна", перша з яких має те значення, що його наводить 
Л. Довга в п. 2, на позначення місця, де людина народилася 
і зросла, її етнічна батьківщина. Друга назва стосується дер-
жави, громадянську належність до якої людина визнає. 

Прикметно, що православні ієрархи не відчувають дисо-
нансу, поєднуючи в похвалах служіння "отчизні" – Речі Поспо-
литій та "матці нашій Православній церкві", що з погляду 
сучасної логіки видається абсурдним, зважаючи на статус право-
слав'я в Речі Посполитій. Проте якщо така ідентичність могла 
сформуватися, то вірність своїй "patria" – усе ж таки була цін-
ністю, хоч і важко визначити, чи було служіння державі-отчизні 
для них поняттям безумовним (Довга, 2012, с. 246). 

Незважаючи на те, що змістове наповнення поняття 
"отчизна" варіюється в різних дискурсах, а тому є дискусійним, 
дослідники погоджуються на тому, що це поняття "входило до 
тріади найвищих цінностей християнина поруч із Церквою та 
гідністю власного роду, а отже, було наділене певною сакраль-
ною значущістю" (Довга, 2012, с. 251). Якщо звернутися до 
воєнного дискурсу XVII ст., то аксіологічні пріоритети, за які 
варто боротися, проповідник А. Радивиловський розставляє так: 
Абы за честь Бж̃ую. за Цр̃кви ст̃ыи, за ω(т)чизну милую з(ъ) 
непрїѧтеле(м) потыкалсѧ (Вінець, с. 1592). Означення "милая" 
демонструє емоційну оцінку, ідеалізацію поняття "отчизна", що 
також додає симетричності відносно інших понять (честь 
Бж̃аѧ, Цр̃кви ст̃ыи, ω(т)чизна милаѧ). Наприкінці проповіді 
автор пропонує молитву за отчизну, з якою бійці мають 
звертатися до Бога перед боєм. Враховуючи те, що парафіяни не 
знали такої молитви, навіть відвідуючи церковну службу, що, 



190 

напевно, не є застосовним до всього війська, навчальний 
момент, який впроваджує казнодія, виявляється доречним.  

У внутрішній групі в воєнному дискурсі можна виокремити 
дві підгрупи, відповідно до адресатів казань. "Слово побу-
жаючее до мл̃твы и посту часу военного небезпеченства ґды якїй 
непрїѧте(л) по(д)ступует(ъ) близко по(д) якїй гра(д)" репре-
зентує воєнний дискурс, до якого залучена ширша аудиторія – 
як соціально-військовий стан, так і люд посполитий. Сама назва 
проповіді передбачає її універсальність, тобто застосовність під 
час воєнного лихоліття, незалежно від того, якими є сторони 
протистояння ("ґды якїй непрїѧте(л) по(д)ступует(ъ) близко 
по(д) якїй гра(д)"). Можливо, таке всеосяжне спрямування цього 
тексту і стало причиною, чому він єдиний з-посеред казань 
"часу войни" увійшов до стародрукованого збірника "Огородок 
Марії Богородиці" 1676 р. 

Адресатом казань у цьому разі послідовно є "православный 
слухач". Таке звертання є стандартизованим, хоча словопорядок 
може бути зміненим: Слухачу православны(й), яко жъ мы 
теперъ ω Бг̃у противкω себе розумѣти маемъ? (Огородок, 
с. 1077). Такий прийом передбачає виконання двох функцій: 
підтримати парафіян, акцентувати на належності до однієї групи 
через використання займенника "мы" і дієслова в першій особі 
множини; натомість звертання в однині підкреслює те, що 
проповідник комунікує з кожним представником спільноти 
окремо. У такий спосіб казнодія виховував відчуття "при-
четності", вибудовував єдність серед парафіян і відданість 
своєму храмові і пасторові, разом із тим наголошуючи на 
значущості та внеску кожного з них.  

Варто зазначити на невідповідності номінального "слухачі" 
і прономінального "ми": опозиція "мовець–слухачі" нівелюється 
внаслідок об'єднання обох учасників комунікативного процесу в 
монолітне "ми", що дозволяє проповідникові втілювати стра-
тегію сугестивного впливу. Така складність відношень виявля-
ється також на рівні фізичного розташування мовця і слухачів у 
церкві: під час виголошення проповіді священник стоїть 
обличчям до прихожан, на підвищенні (амвоні), що має симво-
лічну і прагматичну функції. Навіть якщо припустити, що за умов 



191 

війни комунікативна ситуація мала іншу локалізацію, фізичне 
розташування слухачів напроти казнодії засвідчує цю протистав-
леність. "Інакшість" священнослужителя підкреслюють також його 
одяг та аксесуари, проте той факт, що і він, і миряни перебу-
вають в одному храмі в один час (темпорально-спаціальна 
єдність) засвідчує спільність їхньої мети і рівність перед Богом. 

Крім цього, лінгвістичний інтерес викликає граматичний 
незбіг – форма апелятива "православный слухачу" вимагає 
дієслова в другій особі однини, проте мовець вдається до 
неузгодження: Чи то розумѣете слухачу, же тот(ъ) мечъ 
гнѣву Бж̃огω не прагне(т) крови нашеи вылѧнѧ? чили 
розумѣете, же южъ напившисѧ крови братїи нашеи вложеный 
ест(ъ) в(ъ) похвы Бжї̃е? (Огородок, с. 1080). Цей приклад 
ілюструє гнучкість особового дейксису в проповіді, його під-
порядкованість інтенції мовця, а тим самим і високу майстер-
ність проповідника досягти впливу. Стандартизоване звертання 
"православный слухачу" дещо видозмінено, його атрибутивний 
елемент опущено, що може бути зумовленим позицією апелятива в 
середині речення, а також тим, що в цій проповіді адресант 
звертається до аудиторії вже не вперше. Дієслівна форма другої 
особи не відповідає іменниковому апелятиву за категорією числа 
(розумѣете vs. слухачу). Вочевидь, мовець має на меті водночас 
згуртувати аудиторію, а тому звертається до неї в множині. 
Займенникова форма "нашеи" не узгоджується з попередньо про-
аналізованими в особі. Використання її обґрунтовуємо наміром 
демонстративної консолідації проповідника зі своїми слухачами. 

Друга підгрупа адресата воєнного дискурсу, відповідно до 
досліджуваних текстів, стосується особливої, якщо не унікаль-
ної комунікативної події – виголошення проповіді перед війсь-
ком, що йде в похід. Так, ми маємо п'ять зразків, що мають 
спільну назву – "Слово часу войны до воинωвъ". Прикметно, що 
реципієнта винесено в назву, а тому ми розуміємо обмеженість 
аудиторії. Також варто нагадати, що мовець хоч і узагальнено, 
але називає ворога, зводячи його характеристики до його віри 
("бѣсурманинъ"). У такий спосіб виключено більшість потен-
ційних учасників воєнного дискурсу, а також лімітовано по-
дальше відтворення проповіді в іншому, новому контексті. 



192 

Казання до війська становили асиметрію зі святковими 
проповідями; беручи це до уваги, ми припускаємо, що це одна з 
причин, чому п'ять текстів не увійшло до стародрукованого 
збірника "Вінець Христов" 1688 р. 

Як помітила О. Зелінська, мовець не завжди може належати 
до тієї самої соціальної групи, що й слухач: "Форма 2-ї особи 
множини є цілком умотивована ситуацією: проповідник не був 
воїном, а тому і не міг уживати форм, які ототожнювали його зі 
слухачами" (Зелінська, 2013, c. 116–117): жалуйте сердечне 
чимъ колвекъ ωбразилисте маестатъ Бж̃їй (Вінець, c. 1593). 
Аналогічною є аргументація використання займенникових слів: 
Такъ мл̃твою видѧчи ва(с) Бгъ̃ узброенныхъ, дастъ вамъ тое, 
же единъ з(ъ) ва(с) поже(не)тъ тысящу, а два двикгнете 
тму (Вінець, с. 1579). 

Стандартизоване звертання "слухачу православный" трапля-
ється на початку проповіді й радше є дотриманням формальних 
вимог. Наприкінці екзордіуму мовець уже апелює до колектив-
ного адресата: ω томъ сїе слово до лас(къ) вашихъ мѣти 
ωбецую (Вінець, с. 1583). Через зміну комунікативної ситуації 
регламентований апелятив не є актуальним, його замінено на 
більш гармонійний і доречний: презацныи воинове! … мужайтесѧ 
й да крѣпитсѧ ср(д)це ваше противко того непрїѧтелѧ, 
подвизайтесѧ з нимъ до смерти (Вінець, с. 1578). Позитивний 
атрибут відповідає регістру дискурсу; "тональність цих пропо-
відей піднесена, пафосна, вони пронизані високою ідеєю патріо-
тизму; змістове наповнення проповідей актуалізує такі поняття, 
як мужність, звитяга, хоробрість, військова доблесть і честь" 
(Зелінська, 2013, с. 101). Особливий статус адресата викликає 
повагу мовця, який, усвідомлюючи обов'язок, покладений військо, 
використовує апелятив "презацное христианское воинство", що 
відбиває уявлення про лицаря XVII ст., а саме борця за 
православну віру й рідну землю.  

У воєнному дискурсі до Бога мовець звертається не від свого 
імені, а від імені усіх християн, тому в такому типі комунікації 
функціонують дейктики "мы" (адресант) і "ты" (адресат): але мы 
якω невдѧчныи ласки и мл̃(с)ти ω(т̃)цевскои (Огородок, с. 1077); 
жебысмо певни были ω(т)мѣнности декрету твоего 



193 

(Огородок, с. 1082). Займенникове слово "мы" вказує на 
соціальну групу вірян, об'єднаних за конфесійною ознакою; на 
противагу цьому, "ты" вказує на те, що Бог єдиний, обраний, 
близький: Уда(й)мося что живо до мл̃тв(ъ) малые и великїе; 
вола(й)мо до него с(ъ) плачем(ъ) мовячи: Оч̃е, согрѣшихом(ъ) 
на н̃бо и пре(д) тобою (Огородок, с. 1082). 

Властиво, що проповідь є полілогічною та інтерактивною. 
Активним комунікантом є проповідник, його присутність верба-
лізована, а мовленнєві ролі інших учасників комунікації (пара-
фіян загалом чи воїнів зокрема) лімітовані за сценарієм або (Бог) 
ретранслюються через мовця-священника. Можемо припустити, 
що аудиторія повторювала за проповідником прикінцеву молитву, 
у такий спосіб заприявлюючи свою присутність. В одному з 
воєнних казань, а саме на початку нарації, проповідник подає 
молитву, яку радить воїнам виголошувати перед боєм. Напри-
кінці екзордіуму мовець переходить до молитовної частини так: 
Пойдѣмъ же до мл̃твы (Вінець, с. 1572), а по її завершенню 
переходить до тлумачення: Пойдѣмъ далѣй до уваженѧ силы до 
мл̃твы (Вінець, с. 1574). Таке оформлення пов'язано з від-
хиленням від традиційної композиції казання, в якому коротка 
молитва заприявлена лише в конклюзії. 

Попри те, що словесна присутність третього члена комуні-
кації (Бога) є досить умовною, його роль є чітко регламентова-
ною та необхідною. Його слова як абсолютний авторитет є не лише 
предметом обговорення, посилання або коментаря, але й безпо-
середнім комунікантом. Врахування вербальної дистанційованості 
супер-агенса є невід'ємною умовою створення проповіді, що 
врешті зумовлює полілогічність дискурсу. Такий набір комунікан-
тів, їх мовленнєве втілення та взаємодії у проповіді є унікальними. 

Т. ван Дейк зазначає, що деякі жанри дискурсу мають виразну 
мету "навчити" ідеології членів групи та новачків (van Dijk, 
2016, p. 9). До такого типу жанрів належить і проповідь, 
оскільки загальнопроповідницька комунікативна стратегія спря-
мована на формування когнітивної бази адресата відповідно до 
православної християнської доктрини. Однак у воєнному дис-
курсі цілі проповіді розширюються і відбувається переакцен-
туація з догматизму на імперативність. Мовленнєві дії пропо-



194 

відника спрямовані на формування нових ідей у свідомості 
слухача й зміну його поведінки. Спонукальна мета експліку-
ється через граматичний спосіб: вопросите ω(т) Га̃ Бг̃а въ 
мл̃твахъ вашихъ побѣды и ωдоленїя на(д) врагами, вѣруйте же 
дастся вамъ (Вінець, с. 1593). Слушність своїх настанов 
проповідник аргументує за допомогою посилань на авторитетні 
біблійні тексти: ве(д)лугъ овы(х) словъ приточника: далече 
ω(т)стои(т) Бгъ̃ ω(т) нечестивыхъ, мл̃товъ же пр(д)бныхъ 
послушае(т) (Вінець, с. 1584). 

Заклик казнодії, звернений до православних воїнів, межує з 
відносно категоричною вимогою, навіть, наказом, оскільки 
мовець апелює до найвищих цінностей людини, до яких належить 
батьківщина: ω(т)важайте жъ теды здоров(ъ)е свое на вси 
военные припадки за милую ω(т)чизнu вашу (Вінець, с. 1538).  

У воєнних проповідях, зокрема "Слові воєнного небезпе-
ченства", спонукальні настанови казнодії стосуються як внут-
рішнього світу читачів (зміцнення духовної сили), так і зовніш-
нього світу (вплив на події, непідвладні людям): Заховай насъ ω(т) 
врагъ нашихъ и меча того которымъ презъ пр(о̃)рка своегω 
Іезeкїилѧ грозишъ (Огородок, с. 1072). Такі конкретні, земні 
прохання відрізняють воєнні казання від святкових, оскільки в 
перших мовець просить захистити не лише душу, але й тіло. 

Безперечно, староукраїнські проповідники спиралися на 
відомі зразки церковного письменства, були ознайомлені з 
писемним спадком П. Скарги, в якого серед інших соціально-
політичних казань є написані з приводу воєнних перемог 
польського війська під командуванням короля Сигізмунда ІІІ 
Вази над мултянами (1600 р.), шведами (1605 р.) і моско-
витами (1611 р.). Дослідники виокремлюють подібні тексти у 
групу тріумфальних казань, які, на відміну від традиційних 
святкових, виголошувалися за межами церкви, якщо точніше, 
у міських замках. Однак це ніяк не означає секуляризації казань: 
поруч із війною мирською, П. Скарга наголошує і на війні 
релігійній, адже так само необхідною була оборона католицької 
віри від поганської та єретичних, з погляду католицизму, кон-
фесій: лютеранства, кальвінізму, православ'я. Тріумфальні 



195 

казання починаються темою із псалмів та слів пророків і 
складаються з трьох частин: екзордіуму, нарації, конклюзії. 

Близьким до староукраїнських воєнних казань за інтенцій-
ністю є вірш "Pobudka wychodzącemu wojsku pod Ołykę pro 1 Maii 
anno 1649" С. Твардовського, який було виголошено перед 
воїнами, що збиралися в похід проти козаків. Автор уславлює 
шляхетський народ і говорить про те, що він разом із воїнами. 
Ці слова не могли не знайти відгуку серед слухачів, оскільки сам 
автор нерідко брав участь у воєнних діях. Досвід перебування в 
такій соціальній ролі дозволяв мовцеві розуміти комунікативні 
потреби його аудиторії, а тому ймовірно припустити, що 
дискурсивні практики, до яких вдавався С. Твардовський, були 
дієвими. Подібно до воєнних казань, аналізований твір має 
центральну комунікативну стратегію заклику, спонукання, але, 
на відміну від них, вірш С. Твардовського спрямований до 
"рицарів-шляхтичів". Мовець репрезентує себе як вихідця з того 
самого шляхетського стану, що і його слухачі, обговорює 
причини соціально-політичного становища Речі Посполитої і 
закликає захищати добро вітчизни і власну безпеку. 

Принциповим для релігійного світогляду у воєнному дискурсі є 
те, що досягнення миру розуміють як явний знак божественної 
благодаті, то війна є, навпаки, симптомом Божого гніву, карою, 
насланою на всіх грішників (Teulié, & Lux-Sterritt, 2009, p. XV). 
А. Радивиловський вибудовує своє "Слово часу воєнного 
небезпеченства" на пропозиції: и для того Бг̃ъ, коли колвекъ 
на(д) грѣшниками велико(ст) гнѣву своегω Бж̃огω хотѣлъ 
выразити, мечъ справедливости своеѧ на нихъ напущалъ 
(Огородок, с. 1076). Війна як "меч справедливості" – це послана 
Богом кара за гріхи суспільства: використовуючи широкий спектр 
біблійних прикладів, проповідник виправдовує оборонну війну 
та водночас пояснює гнів Божий проти грішників: а грѣшити не 
переставаемъ. И ωвшемъ в(ъ) болшїе еще что разъ грѣхи 
впадаемъ. Коли были у насъ такъ частые вшетеченс(тв)а, 
пѧнс(тв)а, забойства, видѣрства, кривоприсѧжства, 
несправедливости? Коли была такая зайзрость, нелюбо(в), 
гнѣвъ, и проч.: грѣхи, якω теперъ? (Огородок, с. 1080). 



196 

Проповідник закликає до молитви, посту і покути до гріхи, 
дотримуючись того, до Бог – милосердний, а війна – це спосіб 
примусити людину переосмислити своє неправедне життя, це 
можливість духовного покаяння, що відкриває шлях до 
спасіння: Бг̃ъ намъ якω оц̃ъ мл(с̃)рдїѧ, абы(с)мω и тутъ дочасне 
страшною мечною см̃ртїю на тѣлѣ, а потом(ъ) на дш̃ѣ 
вѣчною не погинули, продо(л)жа(л) часу, и теперъ еще 
продолжае(т) на покуту (Огородок, с. 1077–1078). 

В. Співак зауважує, що "церква як інститут, що претендував 
на роль головного пастиря суспільства, шляхом вироблення 
правил поведінки воїна і активного їх пропагування (зокрема, 
через проповідь), намагалася на свій лад дисциплінувати та 
«християнізувати» цю частину суспільства" (Співак, 2016, с. 129). 
Враховуючи неоднорідність соціально-політичного стану 
козацтва, зокрема походження й освіту осіб, що входили до 
нього, а також відкритість цього прошарку суспільства, церква 
ставилася до нього з увагою і певною пересторогою. 

А. Радивиловський у зверненні до бійців перелічує недобро-
чинства, типові для тогочасного воїнства: крадете, забиваете, 
чужоложите, лживе присягаете, чужимъ богωмъ служите… 
лотровъ, злодѣевъ, чужоложниковъ, вшетечниковъ, драпѣжцо(в), 
кламцовъ и прочїихъ грѣшникωвъ (Вінець, с. 1585). Л. Довга 
наводить міркування архімандрита Києво-Печерської лаври І. Ґізеля 
з цього приводу, який вважав, що "вояки не відзначаються 
побожністю і не надто переймаються проблемами віри, а ще 
менше – проблемами духовенства; постулати ж християнської 
етики в їхній свідомості замінені власними моральними 
принципами (а точніше – безпринципністю)". Зважаючи на ту 
шкоду, яку вони завдають духівництву й цивільному люду, 
а також уявивши, яку користь могло б принести покірне церкві 
військо, І. Ґізель вважає навернення козацтва у віру необхідним 
процесом (Довга, 2012, с. 196). Створення ідеалу воїна, який би 
поєднав звичну, прийнятну "лицарську" поведінку з право-
славною святобливістю, спиралося на взірці Ісуса Христа і 
святих та мучеників з агіографічної літератури.  

А. Радивиловський наводить приклад святого Гедеона, старо-
завітного судді, що відзначився хоробрістю, мудрістю і 



197 

видатними військовими досягненнями. Ізраїльтяни понад сім 
років зазнавали утисків мадіян й амалекітян. Військо на чолі з 
Гедеоном налічувало лише 300 воїнів, проте складалося воно з 
"добрыхъ молодцовъ и ω(т)важны(х) юнакωвъ", оскільки всі 
боязкі й нерішучі залишили військо за вказівкою командувача. 
Побачивши таке достойне військо, Господь допоміг йому звитя-
жити ворогів і повернутися додому переможцями (Вінець, с. 1586). 

Другий приклад узято з "Порівняльних життєписів" 
Плутарха, і йдеться в ньому про спартанського царя Агесілая. 
Коли він збирав військо проти фіванців, то союзники обурилися, 
що їх у війську значно більше, ніж лакедемонян. Агесілай 
спростував це твердження, попросивши всіх ремісників вийти зі 
строю, тоді з'ясувалося, що там лишилися майже тільки 
лакедемоняни, тому що їхні військові не могли бути ремісни-
ками. Цей приклад проповідник інтерпретує не так прямо-
лінійно. Він говорить, що ремісники можуть бути в армії, "абы 
жа(д)ный нецнота, жа(д)ный пѧница, чужоложникъ, вшетечникъ, 
драпѣжца, крове невиннои лю(д)скои розливца в(ъ) войску не 
зоставалъ" (Вінець, с. 1587–1588). 

Ключовою функцією воєнного дискурсу є легітимація дій, 
пов'язаних з війною, з тією метою, щоб ці дії видавалися дореч-
ними, розумними та виправданими. Одним зі способів цього 
досягти є використання евфемістичної мови для створення 
"очищеної версії реальності", яка блокує негативні емоційні 
реакції (Hodges, 2015, с. 4). Такі прийоми допомагають позна-
чити зброю, воєнні дії та наслідки війни, приховуючи руйнівні 
реалії та сприяючи тому, аби внутрішня група не відчувала 
відповідальності за навмисне заподіяння шкоди людському 
життю. Так, проповідник використовує лексику з евфемістич-
ним значенням, яка водночас має піднесене, урочисте забарв-
лення, властиве для усних релігійних жанрів: побѣда и ωдоленїе 
на(д) врагами (Вінець, с. 1593), на(д) нимъ (непрїятелемъ) 
звѣтязтво (Вінець, с. 1583), поткан(ъ)е ся з(ъ) непрїятелемъ 
(Вінець, c. 1591).  

Близькою є стратегія замовчування, яка передбачає опущення 
невідповідної інформації, забороненої, неприйнятної або зайвої 
в дискурсі або жанрі. Не існує бінарного поділу на те, що 



198 

висловлено і що не висловлено в дискурсі, замовчана інфор-
мація завжди має потенційний статус і не підлягає такому 
аналізу, як вербалізована інформація. Проте беззаперечною є 
думка про те, що мовчання є невід'ємною частиною стратегій, 
які лежать в основі та пронизують дискурси. Знання, яким 
володіє мовець, і його суб'єктивна оцінка ситуації, не можуть 
бути абсолютно і безпосередньо відображеними в комуніка-
тивній події, зважаючи на те, що проповідник спілкується з 
аудиторією у визначених межах статусно-рольових стосунків. 
За термінологією Т. ван Дейка, під час текстотворення спра-
цьовує механізм контролю, який обробляє всі попередні знання 
про складники комунікативної ситуації (van Dijk, 2016, p. 27). 

Дискусія і висновки 
Легітимація позицій і діяльності, що є частиною війни, залежить 

від здатності через мову і соціальну взаємодію конструювати 
реальність, сприятливу для ведення війни. Дискурс транслює 
війну як неминучий етап людського існування, проте як саме це 
явище віддзеркалено в дискурсі, залежить від ідеології. Відпо-
відно до цього, завдання дослідників полягає в тому, щоб 
деконструювати те, як воєнний дискурс є результатом соціаль-
ної когніції і соціальних взаємодій і пояснити те, як мова 
працює для побудови суспільно-політичної реальності. 

Як уже було відзначено вище, конструювання ідентичності 
вимагає визначення й розмежування "своїх" і "чужих"; само-
свідомість набуває виразної форми лише в протиставленні до 
портрету "іншого". У воєнному дискурсі другої половини XVII ст. 
основою ідентичності є найголовніші цінності тогочасного 
українця: православна віра та батьківщина. Саме конфесійний та 
етнічний елементи розвинули почуття належності, а старо-
українські проповіді стали засобом об'єднання проти ворога, 
який становив загрозу не лише ресурсну, але й ціннісну, оскільки 
прагнув не суто політичного контролю, але й духовної влади, 
підпорядкування своїй ідеології, внутрішнього поневолення.  

Бурхливі соціально-політичні події другої половини XVII ст. 
стали викликом у гуманітарному реагуванні для ієрархів і 
лідерів думок – швидко протидіяти кризі й ефективно комуніку-
вати непрості ідеї в надзвичайних ситуаціях, що виникають 



199 

непередбачувано. Проте, на думку Н. Яковенко, "власне в цей 
короткий період було остаточно сформовано ті прикмети 
«самості», що витворили обличчя нової української культури 
«між Сходом і Заходом», і то за помітного впливу Церкви" 
(Яковенко, 2016, с. 23). 

Нові протистояння також спонукали до нових форм рито-
рики, покликаних скеровувати та переконувати аудиторію. 
Воєнні казання А. Радивиловського є знаковим явищем, оскільки 
виносять проповідь за межі суто релігійного контексту. Спря-
мовані до "посполитого люду", вони демонструють широку 
суспільну значущість проповідництва. Війна постає як послана 
Богом кара за гріхи, отже, вона є духовно прийнятною, а також 
відкриває шляхи до особистого вдосконалення. Казання до 
"християнського воїнства" були спрямовані на морально-
психологічний вплив на воїнів і їхню поведінку, боротьбу з 
ворогом, яка б водночас не суперечила догматичним наста-
новам. Проповідник апелює до слухачів як до православних 
християн, але водночас і як до захисників вітчизни, для яких 
оборона батьківщини – богоподібний подвиг, зважаючи на те, 
що вони захищають свої цінності від агресора, який порушив мир. 

Дискурсивні практики, які використовувалися в другій 
половині XVII ст., є сприйнятливими і нині, оскільки за своєю 
природою воєнні проповіді завжди ставитимуть військові 
конфлікти у відношення до божественного, таким чином 
актуалізуючи опозицію "добро–зло" в новому контексті. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

 
Довга, Л. (2012). Система цінностей в українській культурі 

XVII століття (на прикладі теоретичної спадщини Інокентія Ґізеля). 
Свічадо. 

Зелінська, О. (2013). Українська барокова проповідь: мовний світ і 
культурні витоки. Видавничий Дім Дмитра Бураго. 

Ісіченко, І. (2010). "Вірші на жалосний погреб гетьмана Сагайдач-
ного" о. Касіяна Саковича та проблеми витоків "козацького бароко". 
Маґістеріум, 38, 3–9. https://ekmair.ukma.edu.ua/server/api/core/bitstreams/ 
0b489040-ebaa-4bbf-a90a-56434f569c65/content 



200 

Крекотень, В. І. (1983). Оповідання Антонія Радивиловського: з історії 
укр. новелістики XVII ст. Наукова думка. 

Марковський, М. М. (1894). Антоній Радивиловскій, южно-русскій 
проповѣдникъ XVII в. Университетские известия, 1, 4, 7, 9. 

Ніка, О. І. (2012). Антоній Радивиловський і розвиток українських 
казань XVII ст. Rozprawy komisiji językowej. Łódzkie towarzystwo 
naukowe. LVIII, 223–234. 

Співак, В. (2016). Морально-філософський аспект образу воїна в 
українській філософській думці епохи бароко. Мультиверсум. Філо-
софський альманах, 3–4, 129–136. 

Українська література XVII ст.: Синкрет. писемність. Поезія. 
Драматургія. Белетристика. (1987). Упоряд., приміт. і вступ. стаття 
В. І. Крекотня; Ред. тому О. В. Мишанич. Наукова думка. 

Яковенко, Н. (2016). Українська культура XVII ст. як пошук 
"третього шляху". Шлях у чотири століття : матеріали Міжнародної 
наукової конференції "AD Fontes – до джерел" до 400-ї річниці заснування 
Києво-Могилянської академії, 12–14 жовтня 2015 року, (c. 12–23). 
https://ekmair.ukma.edu.ua/server/api/core/bitstreams/e1e41cce-6a9a-45d9-
a5ba-d7f6991a2a76/content 

Dijk, T. A. van. (2011). Ideology and Discourse: A Multidisciplinary 
Introduction. Pompeu Fabra University, Barcelona.  

Hodges, A. (2015). War Discourse. The International Encyclopedia of 
Language and Social Interaction (pp. 1–6), edited by T. Karen, I. Cornelia, 
S. Todd. Wiley-Blackwell. 

Oleško, J. (2017). The Old Ukrainian war sermon of the second half of 
the 17th century: a discursive dimension. Ukraine und ukrainische Identität 
in Europa. Beitrage zur Standortbestimmung aus/durch Sprache, Literatur, 
Kultur (pp. 163–170). Open Publishing LMU.  

Teulié, G., & Lux-Sterritt, L. (eds.) (2009). War Sermons. Cambridge. 
 

СПИСОК УМОВНИХ СКОРОЧЕНЬ НАЗВ ДЖЕРЕЛ 
 

Вінець – Радивиловський, А. Вѣнецъ Хвъ. Рукопис ЦНБВ, Ш. Ф. 308. 
560 п. Т. ІІ. 

Огородок – Радивиловський А. Огородокъ Маріи Богородицы. – 
Рукопис ЦНБВ, Ш. Ф. 308. 560 п. Т. І.  

 
REFERENCES 

 
Dijk, T. A. van. (2011). Ideology and Discourse: A Multidisciplinary 

Introduction. Pompeu Fabra University, Barcelona.  



201 

Dovha, L. (2012). The system of values in Ukrainian culture of the  
17th century (based on the theoretical heritage of Innokentii Gizel). 
Svichado [in Ukrainian]. 

Hodges, A. (2015). War Discourse. The International Encyclopedia of 
Language and Social Interaction (pp. 1–6), edited by T. Karen, I. Cornelia, 
S. Todd. Wiley-Blackwell. 

Isichenko, І. (2010). "Poems on the pitiful funeral of Hetman 
Sahaidachnyi" by Father Kasiyan Sakovych and the problems of the origins 
of the "Cossack Baroque". Magisterium, 38, 3–9 [in Ukrainian] 
https://ekmair.ukma.edu.ua/server/api/core/bitstreams/0b489040-ebaa-4bbf-
a90a-56434f569c65/content 

Krekoten, V. І. (1983). Stories by Antoniy Radyvylovskyi: From the 
history of Ukrainian short stories of the 17th century. Naukova Dumka [in 
Ukrainian]. 

Markovskyi, М. М. (1894). Antoniy Radyvylovskyi, the South Rus 
preacher of the 17th century. Universitetskiie izvestiia, 1, 4, 7,  9 [in Russian]. 

Nika, О. І. (2012). Antoniy Radyvylovskyi and the development of 
Ukrainian sermons of the 17th century. Rozprawy komisiji językowej. 
Łódzkie towarzystwo naukowe. LVIII, 223–234 [in Ukrainian]. 

Oleško, J. (2017). The Old Ukrainian war sermon of the second half of 
the 17th century: a discursive dimension. Ukraine und ukrainische Identität 
in Europa. Beitrage zur Standortbestimmung aus/durch Sprache, Literatur, 
Kultur (pp. 163–170). Open Publishing LMU.  

Spivak, V. (2016). Moral and philosophical aspect of the image of a 
warrior in Ukrainian philosophical thought of the Baroque era. Multyversum. 
Filosofskyi almanakh, 3–4, 129–136 [in Ukrainian]. 

Teulié, G., & Lux-Sterritt, L. (eds.) (2009). War Sermons. Cambridge. 
Ukrainian literature of the 17th century: Syncretism. Writing. Poetry. 

Drama. Fiction. (1987). Compiled, notes and introduction by V. I. Krekoten; 
Edited by O. V. Myshanych. Naukova dumka. 

Yakovenko, N. (2016). Ukrainian culture of the 17th century as a search 
for a "third way". The path of four centuries: materials of the International 
Scientific Conference "AD Fontes – to the Sources" dedicated to the 
400th anniversary of the founding of the Kyiv-Mohyla Academy, October 12–
14, 2015, (c. 12–23) [in Ukrainian]. https://ekmair.ukma.edu.ua/server/ 
api/core/bitstreams/e1e41cce-6a9a-45d9-a5ba-d7f6991a2a76/content 

Zelinska, О. (2013). Ukrainian baroque sermon: Linguistic world and 
cultural origins. Dmytro Buraho Publishing House [in Ukrainian]. 

 



202 

LIST OF CONVENTIONAL ABBREVIATIONS  
FOR SOURCE NAMES 

 
Вінець – Radyvylovskyi, А. The crown of Christ. Manuscript of CNLV, 

Ш. Ф. 308. 560 п. Т. ІІ. 
Огородок – Radyvylovskyi, А. The garden of Virgin Mary. Manuscript 

of CNLV, Ш. Ф. 308. 560 п. Т. І.  
Отримано редакцією журналу / Received: 21.12.23 

Прорецензовано / Revised: 09.01.24 
Схвалено до друку / Accepted: 15.01.25 

 
Yuliia OLESHKO, PhD (Philology), Research Assistant 
ORCID ID: 0000-0002-4154-101X 
e-mail: juliaoleshko@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
Kyiv, Ukraine 
 

WAR DISCOURSE OF THE SECOND HALF OF THE 17th CENTURY:  
OLD UKRAINIAN SERMON 

 
Background. Analysis of historical experience is necessary for 

understanding the factors contributing to the emergence of war in the 
modern world, as well as for predicting the directions of development of 
socio-cultural processes. Sermon, as the dominant genre of the Old 
Ukrainian language of the 17th century, has an interpretative nature, since 
its content is formed on the basis of the Holy Scripture. At the same time, it 
remains relatively free due to the presence of a subjective component. 
However, its analytical and exegetical nature sets certain limitations for 
individual evaluation in military discourse. 

Methods. The article applied the discursive method of analysis. Genre 
as a discursive form is determined taking into account the features of the 
communicative situation or context, as well as the nature of the discursive 
structure. The main characteristics of the sermon genre include its 
participants (believers, priest, flock and the Absolute), conditions 
(functioning of the Church as an auxiliary institution), communicative 
sphere (religious issues), as well as the symbolic content of communication 
(verbal and non-verbal means), etc. War discourse encompasses the use of 
language and social interaction as a mediating tool in the resolution, 
course, and conclusion of armed political conflict. 

Results. In war discourse, the religious worldview is based on the belief 
that peace is a clear manifestation of divine grace, while war, on the 
contrary, is perceived as a sign of God's wrath and punishment sent to 



203 

sinners. A war sermon is designed to unite the audience not only as the flock 
of the Church of Christ (which is typical of a holiday or Sunday sermon), but 
also as a socio-political community. Using verbal and non-verbal means, the 
narrator appears as a leader who addresses the audience with a call to arms 
aimed at mobilizing forces against a common enemy. War sermons differ from 
holiday sermons in their motivational guidance, that is, they are not limited to 
dogmatic explanations but are motivational in nature. 

Conclusions. It has been proven that the discursive practices of the 
second half of the 17th century remain relevant today, since war sermons by 
their nature always connect military conflicts with divine providence, while 
rethinking the opposition "good – evil" in a modern context. 

Keywords: war discourse, Old Ukrainian sermon of the 17th century, 
Antoniy Radyvylovskyi, communicative situation, discursive practices. 

 
Автор заявляє про ненаявність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в 

розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи інтерпретації даних; у написанні рукопису; 
в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the 
study; in the collection, analyses, or interpretation of data; in the writing of the manuscript; or 
in the decision to publish the results. 

 
 

 
 


